
ND de Reinacker – samedi 31 janvier 2026

COMMENT SUIVRE LE MODÈLE DE LA SAINTE VIERGE

DANS NOTRE RÉALITÉ FAMILIALE ?

Par  la  foi,  nous  mettons au  cœur de  notre  vie  Jésus,  Lui  qui  est  le  lien,  le
médiateur entre Dieu et l’humanité. Mais Jésus n’est pas séparable de Marie : tout
comme Jésus est venu par Marie, dans l’histoire sainte, ils sont profondément liés
entre eux jusque dans notre histoire personnelle, dans notre dévotion.

[introduction – le Christ notre modèle]
Il y a juste un mois, nous étions dans le temps de Noël : temps de fête et de joie

pour nos  familles !  Nous avons commémoré la  venue  du  Seigneur dans  la  chair,
l’Incarnation  qui  est  la  clef  de  voûte  de  notre  foi  chrétienne.  Le  fossé  entre  le
Créateur et Sa création est comme résorbé, le Fils éternel de Dieu se fait homme, un
vrai homme ; une nature humaine est pleinement habitée par la vie divine.

C’est une bonne nouvelle pour toute l’humanité : un chemin est ouvert entre la
terre et le Ciel, c’est une invitation pour tous à nous unir à cet homme, Jésus, pour
accueillir en nous la vie divine. Par la foi et le baptême, nous participons à la vie de
Jésus, nous devenons enfants de Dieu, dans une mystérieuse adoption.

En  tournant  nos  regards  vers  Lui,  nous  trouvons  le  modèle  de  notre  vie :
l’imitation  de  Jésus  est  la  règle  de  base  de  notre  foi  chrétienne.  (cf.  livre  de
l’Imitation de Jésus-Christ)

 [Jésus nous donne sa mère : lien Jésus-Marie / nous]
Pour imiter Jésus, notre grand frère, nous sommes invités à entrer dans Son lien

à  Marie,  Sa  mère :  au  pied  de  la  Croix,  Il  l’a  explicitement  donnée  à  tous  ses
disciples, comme la mère universelle.  C’est en elle, en Marie, que sont formés tous
les frères et sœurs de Jésus, dans son sein maternel.

Nous  avons  reçu  notre  nature  humaine  par  nos  deux  parents  –  c’est  le
fonctionnement normal de notre condition humaine, dès l’origine, depuis Adam et
Eve – ; de la même manière, tout ce que nous recevons dans l’ordre de la grâce, à
mesure que nous participons à la vie de Jésus, tout nous vient par la collaboration de
Marie, dans sa fécondité maternelle.

[Marie, modèle]
Marie est  notre  Mère,  mais elle  est  aussi  pour nous un modèle,  en tant que

disciple  du Seigneur  –  un modèle complémentaire  à  Celui  de Jésus.  En bien des
domaines,  Jésus est  inimitable :  Il  est  Dieu, d’une manière que nous ne pourrons
jamais égaler  – alors que Marie est  humaine,  simplement humaine,  comme nous,
remplie de la grâce, du don gratuit de Dieu. Elle nous montre comment accueillir
Jésus, comment Le suivre avec foi et espérance, comment répondre et correspondre à
Son amour.

1



Vue sous cet angle, la différence entre Marie et nous n’est pas de nature, mais
simplement de degré : elle est comblée de grâce, là où nous essayons d’accueillir la
grâce à notre petit niveau. Elle a un rôle tout à fait unique, en tant que Mère : Mère de
la grâce, à l’égard de tous ses enfants ; mais elle est aussi sœur en humanité, proche
de nous, infiniment compréhensive face aux défis de notre vie humaine.

[sainte Famille, modèle]
Le lien entre Jésus et Marie, dans les premières années, est aussi lié intimement

à Joseph. Entre la fête de Noël, le 25 décembre, centrée sur Jésus, et la fête de la
Maternité de Marie, le 1er janvier, nous avons eu le dimanche de la sainte Famille,
dans laquelle nous avons été invités à voir un modèle pour toutes nos familles.

La prière d’ouverture, la première grande prière de la messe, disait :  « Tu as
voulu, Seigneur Dieu, que la Sainte Famille nous soit donnée en exemple ; accorde-
nous, dans ta bonté, de pratiquer, comme elle, les vertus familiales et d'être unis par
les liens de ton amour, afin de goûter la récompense éternelle dans la joie de ta
maison. »

Dans cette famille, Joseph a une place importante, il n’est pas seulement une
pièce rapportée : 

- il est vrai  époux de Marie, malgré les aspects particulier de ce mariage. Ils
vivent dans une continence mutuelle – ce qu’on appellera un mariage joséphite. Mais
il  y a  une vraie dimension conjugale,  une complémentarité  affective et  spirituelle
qu’ils ont vécues, dans ce lien.

- Joseph est père nourricier de Jésus. Dans cette expression le mot « père » est
important : car Jésus le considérait vraiment comme père, telle était sa place et sa
mission dans le cadre de la famille. Lors de l’épisode au Temple, lorsque Joseph et
Marie retrouveront Jésus, Marie dira : « Ton père et moi t’avons cherché ». « Ton Père » :
signe que Jésus le reconnaissait et l’appelait ainsi !

Dans Sa réaction, Jésus parlera de Son autre père, Dieu : « Ne saviez-vous pas
qu’il  me faut  être  chez  mon Père ? » Mais Il  ne  renie pas  le  fait  d’appeler « père »
également saint Joseph. Dans le cadre de la famille, Joseph s’est situé et comporté en
vrai père, et c’est au travers de ce lien que Jésus a découvert, dans Son psychisme
humain, ce qu’était un « père ». Nous ne pouvons pas aller trop loin dans l’analyse
psychologique de Jésus : mais dans Son Cœur et Son Esprit,  très certainement, le
contact  immédiat  avec Son Père du Ciel,  et  son lien avec Joseph se sont éclairés
mutuellement, dans un mystère qui nous dépasse. 

[?]
Un père un peu spécial, un père et une mère qui sont aussi des disciples : tout

cela rendent les relations un peu complexe, c’est sûr ! En cela, la Sainte Famille n’est
pas tout  à  fait  comme les  autres,  et  on buttera  souvent  si  on veut  comparer  son
expérience à la vie de notre famille.

2



[entrer dans la relation de Marie à Jésus comme disciple]
Je repose le thème du jour :  Comment suivre le modèle de la Sainte Vierge

dans notre réalité familiale ? 
Suivre ce modèle, cela ne va pas forcément signifier regarder et imiter ce qui

s’est  passé dans la  sainte  Famille – à cause justement de tous ces décalages.  Sur
certains  points,  le  modèle  de  la  sainte  Famille  peut  nous  inspirer.  Mais  pour
l’essentiel, l’imitation devra prendre une autre modalité.

[le OUI de Marie]
Suivre le modèle de Marie, c’est entrer dans sa disponibilité à la grâce ; c’est

permettre à la grâce de Dieu de travailler en nous, d’habiter notre expérience humaine
au travers de tout ce que nous vivons.

Depuis sa Conception Immaculée, Marie a été capable de dire OUI à toutes les
impulsions de la grâce – c’est d’ailleurs pour cela qu’elle a reçu cette grâce unique
dans sa conception, pour être pleinement libre, pleinement capable de dire un OUI
entier. La nature humaine, sous l’emprise du péché, est toujours restreinte dans ses
capacités, elle est tentée par les fermetures, les lenteurs, le refus.

Marie est libre par rapport au péché et à toutes ses conséquences : c’est pour
cela qu’elle peut dire un vrai OUI – et c’est pour cela que son Oui à l’Annonciation
est tellement fondamental. En elle, qui est une simple créature, la création collabore
pleinement au projet de Dieu, elle correspond enfin pleinement à ce projet.

Ce OUI s’est approfondi et développé tout au long de son aventure humaine,
dans le lien avec Jésus, son Fils, Lui qui est aussi son Dieu et Maître, on peut même
dire son pédagogue. Unie à Lui d’une manière unique dès Sa conception, où Jésus est
engendré dans son propre sein, elle L’accompagne et Le suit jusqu’à la plénitude de
la  gloire,  jusqu’au  Ciel,  où  même  son  corps  est  le  premier  à  participer  à  la
Résurrection du Christ.

Avec Marie, nous voulons entrer dans ce même OUI : c’est cela suivre Marie !
Et sur ce chemin, l’Église nous donne un moyen simple et accessible : c’est la prière
du Rosaire.

[introduction au Rosaire]
Vous connaissez certainement cette prière ! Développée à partir du XIIIème siècle,

elle était au départ une prière de substitution, une prière de 2nde classe… Pour ceux
qui ne maîtrisaient pas le latin, la langue de la liturgie, elle visait à remplacer la prière
des psaumes. Les 150 psaumes ont été  remplacés par  ces  150  Je vous salue,  qui
parcourent étape par étape le lien de Marie avec Jésus.

Dans les psaumes, nous trouvons l’expression de tous les sentiments humains :
louange, joie, action de grâce, mais aussi questionnement, colère, pénitence… Toutes
ces expressions ont été intégrées et purifiées dans l’Esprit-Saint au point de devenir
Parole de Dieu : une parole qui pénètre notre vie humaine, et purifie tous nos affects,
à mesure que nous entrons dans les dispositions du psalmiste.

3



Ce chemin, qui est parcouru au travers de la Liturgie des Heures, est proposé
d’une manière un peu différente dans le Rosaire.

Par le Rosaire – ce psautier alternatif – nous entrons sur le chemin de Marie.
Nous demandons d’être uni à son cœur dans tout ce qu’il a pu percevoir, ressentir,
afin que notre cœur entre dans une même disponibilité à la grâce du Christ.

Le 1er mystère du Rosaire, l’Annonciation, est comme le cœur de tout le rosaire.
Le  Oui de  Marie,  c’est  la  matrice  de  la  collaboration  entre  Dieu  et  l’humanité,
suscitée  par  l’Esprit-Saint :  ce  Oui  qu’elle  a  redit  à  toutes  les  étapes  de  sa  vie,
toujours plus profond.

[la dizaine / le mystère]
Par la prière de chaque dizaine, nous entrons davantage dans le Oui de Marie.
Dans le Notre-Père initial, nous formulons 3 vœux étonnants, sur lesquels il ne

faut pas passer trop vite : « que Ton Nom soit sanctifié », « que ton règne vienne »,
« que ta volonté soit faite. »

Nous disons que nous désirons accueillir  la sainteté de Dieu dans notre vie :
pour  que Son nom soit sanctifié, il faut que nous puissions l’exprimer de manière
digne, par une vie sainte. Nous désirons participer pleinement à Son règne, c’est-à-
dire que Son royaume devienne actuel et visible au travers de tous nos actes. Nous
demandons que Sa volonté, c’est-à-dire Son projet se réalise pleinement, et non pas
nos petits rêves… Dans ces 3 vœux, nous disons finalement un désir de sainteté qui
nous dépasse – et pour qu’il s’incarne, nous devons entrer dans le Oui de Marie, qui
ouvre notre cœur aux miracles de la grâce. 

Les 10 Je vous salue nous font ensuite entrer dans cette grâce du Fiat, du Oui de
Marie. Nous répétons la salutation de l’Ange (« Je te salue,  pleine de grâce »), la
salutation d’Elisabeth (« Tu es  bénie  entre  les femmes »),  et  la  prière de l’Église
(« Sainte Marie,  Mère de Dieu... »)  qui  nous enracinent progressivement dans cet
événement.  Dans ce  Oui  de Marie, nous collaborons plus pleinement au projet de
Dieu : Il nous sanctifie, Il règne en nous, Sa volonté Se réalise.

Et chaque étape de la vie de Marie, liée à Jésus,  chaque mystère vient ainsi
éclairer notre vie, notre aujourd’hui dans les mystères que nous traversons.

Nous suivons l’exemple de Marie, à mesure que le OUI s’enracine dans notre
expérience d’aujourd’hui.

[/objection : répétition]
On objecte parfois à la prière répétitive du chapelet la parole de Jésus : « Lorsque

vous priez, ne rabâchez pas comme les païens. » (Mt 6,7) Mais Jésus explique bien ce
qu’est le rabâchage inutile : « ils s’imaginent qu’à force de paroles ils seront exaucés. » 

Pour nous, nous ne répétons pas les paroles pour que Dieu entende mieux, parce
qu’Il serait sourd. Nous les répétons pour que nous en soyons imprégnés, que nous en
soyons plus convaincus : pour que le cœur de la prière, de la demande, s’enracine
plus profondément en nous, afin que la grâce du Seigneur puisse y descendre.

[manières de prier le chapelet]
Il y a de nombreuses manières de vivre le Rosaire : certains ont besoin de se

concentrer  à  100 %  sur  les  paroles,  de  prendre  du  temps  pour  introduire  les

4



différentes étapes ; parfois même d’ajouter une clausule, un petit texte qui se greffe
dans le  Je vous salue  pour le lier au mystère. A l’autre extrême, certains récitent la
prière sans même y penser, ou en faisant autre chose.

Pour ma part, je vous avoue que j’ai du mal à prier le chapelet assis, concentré…
C’est pour moi une prière de mouvement : je prie quand je marche, quand je suis à
vélo,  ou dans les transports  en commun,  dans la  voiture en écoutant  un chapelet
enregistré… Et là, alors même que je ne suis pas à 100 % dans l’activité chapelet, je
constate que je peux méditer les mystères, prier simplement en tournant mon cœur
vers le Seigneur, avec Marie.

Ceci pour vous encourager à trouver votre manière de prier, ne serait-ce qu’une
dizaine, un mystère, dans la journée – la Vierge nous encourage à prier un chapelet
chaque jour, et il y a du profit à faire tout le chemin du Rosaire chaque jour pour ceux
qui  le  peuvent !  Car  ce  n’est  pas  un  cycle  qui  se  répète,  c’est  notre  expérience
d’aujourd’hui qui s’approfondit dans un Oui au Seigneur.

[introduction au parcours]
En considérant  le  caractère répétitif  des  prières,  nous  pouvons  imaginer  que

cette expérience de prière a toujours le même effet sur nous. Mais c’est tout à fait
faux : à chaque fois que nous méditons les mystères, de nouvelles grâces peuvent
nous toucher. La tradition a distingué pour chaque mystère des fruits particuliers que
nous pouvons aussi demander, en les contemplant au travers de la situation.

Comment suivre le modèle de la Sainte Vierge dans notre réalité familiale ? 
Concrètement  je  vous  propose,  pour  imiter  Marie,  de  suivre  simplement  ce

chemin du Rosaire. A chaque étape, laissons-nous interpeller, questionner, et même
surprendre : car oui l’Esprit-Saint nous surprend et nous révèle des nouveautés !

⇒ Le Rosaire commence avec les Mystères Joyeux
Ces mystères nous sont transmis surtout par l’évangile de saint Luc, qui s’appuie

sur  le  témoignage  de Marie.  Les  premières  étapes  de la  vie  du  Christ  sont  liées
intimement  à  son  rôle  de  Mère,  depuis  l’accueil  de  Son  Incarnation,  jusqu’à
l’éducation de Jésus adolescent.

« Marie retenait tous [les] événements et les méditait dans son cœur. » (2,19.51) Cette
précision, qui vient à deux reprises, nous indique le chemin que Marie a pris pour
entrer  dans  une  plus  grand  intelligence  des  événements :  la  prière,  le  silence,  la
méditation en repassant en son cœur les événements. Alors faisons le chemin avec
elle !

1. L'ange Gabriel annonce à Marie qu'elle va concevoir Jésus.
Fruit du mystère : l’humilité.
Nous avons déjà parlé de ce mystère, fondamental : Marie nous entraîne à nous

situer de manière juste par rapport au Seigneur. Nous nous reconnaissons humbles et
pauvres  devant  Lui,  disposés  à  entrer  dans  Son  projet,  parce  que  nous  faisons
confiance à Sa bonté.

5



A longueur  de  journée,  nous  sommes  dans  notre  organisation,  ce  que  nous
voulons faire, ce que nous devons faire : mais sommes-nous à l’écoute du Seigneur,
de Son désir, de Son projet ? 

L’inclination naturelle de notre cœur nous fait revenir spontanément vers nous-
même, vers un auto-centrement. Cette pente vers le péché nous vient de bien loin, des
origines de l’histoire, depuis que Eve, notre mère, a préféré les mensonges du serpent
à la Parole de Dieu. Marie,  patiemment, nous invite à accueillir  la présence et la
Parole de Dieu, à dire Oui, toujours plus profondément, pour remettre tout en ordre –
pour donner au Seigneur Sa place de Dieu, dans notre vie, pour nous mettre comme
Marie à la place du serviteur : « Je suis la servante du Seigneur. »

Serviteur du Projet de Dieu : au travers de tous les services que nous rendons,
dans notre famille, demandons cette grâce de nous percevoir au service de Dieu, dans
un Oui simple à Son projet d’amour pour tous et pour chacun. Un Oui aux surprises
de la vie familiale, quelles qu’elles soient, dans la confiance en la Providence.

2. Marie visite Élisabeth, enceinte de Jean-Baptiste
Fruit du mystère : la charité fraternelle.
A peine l’ange la quitte, que Marie est prise du désir d’aller auprès de sa cousine

Elisabeth. Non pas pour vérifier qu’elle est enceinte, comme l’ange l’en a informée :
mais bien pour l’aider ! Elle ne doute pas un instant, et perçoit tout de suite l’urgence
de la charité, de l’assistance. Elle va la rejoindre, et rester pendant 3 mois jusqu’à la
naissance de Jean-Baptiste. L’annonce de l’ange, qui concernait d’abord elle-même et
Son enfant, ne l’a pas centrée sur elle-même : l’amour qui  vient du Seigneur, qui
déborde en elle au travers de cette conception, c’est ce même amour qui la pousse à
rejoindre sa cousine. L’accueil, le don, le partage : tout est dans le même mouvement
pour Marie.

Quand nous recevons  une  grâce,  la  gardons-nous pour  nous ?  Apprenons de
Marie que tout ce qui nous est donné, l’est pour être partagé, répandu. Le don de Dieu
ne nous enferme pas :  il  nous pousse  vers  le  partage.  Savons-nous  aller  vers  les
autres, voir leurs besoins, en anticipant même leurs désirs ?

3. La Nativité de Jésus
Fruit du mystère : l’esprit de pauvreté.
Nous aimons fêter Noël en famille : c’est le moment des cadeaux, de la joie des

enfants. Noël, c’est le plus grand cadeau : le Fils de Dieu parmi nous, don pour toute
l’humanité. Et Marie, qui voudrait donner le meilleur d’elle-même pour son divin
Fils, accueille le mystère de la pauvreté : car dans les circonstances de Sa naissance,
il n’y a rien d’autre qu’une étable pour Le recevoir, des bergers pour Le visiter. La
pauvreté de Jésus, c’est le cadeau dans le cadeau : le Seigneur ne vient pas seulement
jusqu’à l’homme, Il Se fait le plus petit, le plus fragile et le plus pauvre des hommes.
Il se fait ainsi proche de chacun.

Quand nous voulons donner le meilleur à nos enfants, osons-nous demander à
Marie ce secret de la pauvreté ? Elle n’avait que son cœur et son amour de Mère à
offrir à Jésus, dans une grande précarité matérielle – et c’était cela le plus important.
Le  confort,  l’aisance,  la  prospérité,  c’est  agréable,  c’est  même  pratique  pour

6



s’épanouir en famille : mais avec Marie, n’oublions pas le cœur – le lien de l’amour,
de la tendresse.

4. La Présentation de Jésus au Temple de Jérusalem
Fruit du mystère : l’obéissance.
Jésus est confié à Marie et à Joseph, Il est leur enfant – mais Il est d’abord le

Fils de Dieu, consacré à Lui. Nos enfants ne sont pas nos enfants : chacun est né d’un
désir d’amour du Père, chacun est voulu, conçu dans Son Cœur de Père, avant tout
projet familial. Nos enfants sont d’abord et surtout les enfants de Dieu : ce mystère
nous invite à les faire entrer au plus vite dans la grâce du baptême, et à nous rappeler
chaque jour cette consécration. A leur transmettre ce mouvement qui  nous pousse
vers le Temple, leur apprendre à prier, à se tourner vers le Seigneur.

5. Le Recouvrement de Jésus au Temple
Fruit du mystère : la piété.
Dans  les  évangiles,  c’est  la  première  parole  que  Marie  adresse  à  Son Fils :

« Pourquoi nous as-tu fait cela ? » Et la toute première parole de Jésus : « Pourquoi me
cherchiez-vous ? »  Ces  deux  pourquoi  s’entrechoquent  douloureusement.  C’est
l’incompréhension.  Pourtant  Marie  et  Joseph  cherchent  toujours  le  meilleur,  pour
Jésus – mais ce qui se révèle en Lui dépasse ce qu’ils peuvent alors comprendre.

Il y parfois des « pourquoi » douloureux, en famille, les incompréhensions avec
les enfants, les jeunes, les ados. Après cet épisode au Temple, l’évangile nous dit que
Jésus « grandissait en sagesse, en taille et en grâce ». Le temps fait son œuvre, en nous,
en nos enfants : confions cette maturation à Marie, la nôtre, tout comme celle des
enfants. Sachons porter la blessure des questionnements, des angoisses, dans un cœur
confiant.

⇒ Viennent ensuite les Mystères Lumineux
Cette série d’événements de la vie du Christ, le Pape saint Jean-Paul II a proposé

de les ajouter à la méditation du Rosaire en 2002. Ils nous sortent un peu du cadre de
la  stricte  relation  entre  Marie  et  Jésus,  car  Marie  n’était  pas  présente  à  tous  ces
moments. Mais pas tant que cela : car dans ces étapes, il  y avait un autre témoin,
Jean, l’un des Douze, le disciple que Jésus aimait. Le disciple qui va recevoir Marie
comme Sa mère, à la Croix – le disciple qui va ouvrir le cœur de Marie à sa maternité
envers nous tous.  Jean et  Marie  sont  donc  très  proches,  et  Jean, comme disciple
appelé par Jésus, va être un témoin privilégié de ces moments cruciaux de la vie du
Christ. Avec lui, et avec Marie, nous entrons dans ces mystères lumineux.

7



1. Le Baptême de Jésus au Jourdain
Fruit du mystère : l’état de grâce baptismal.
Jésus  va  au  Jourdain,  auprès  de  Jean-Baptiste :  c’est  là  que  Jean  va  Le

rencontrer, puis devenir Son disciple. Jésus S’éloigne de Marie, de la famille. Marie
Le laisse aller : c’est le temps de Son ministère, de Sa mission.

Quand  les  enfants  grandissent,  savons-nous  accueillir  ces  moments  où  ils
prennent  eux-même  certaines  décisions,  certaines  orientations ?  Tant  qu’ils  sont
petits, nous sommes dans la maîtrise, dans la protection. Mais le jour viendra où ils
devront épanouir leur vocation propre, peut-être sans nous, peut-être loin de nous…
L’Esprit-Saint  conduit  chacun de  manière unique, différente :  demandons à  Marie
cette confiance à l’Esprit.

2. Les Noces de Cana
Fruit du mystère : la confiance en Marie.
Ce premier  signe,  ce  premier  miracle,  Jésus  va  le  faire  pour  nourrir  la  foi

naissante de  Ses  premiers  disciples.  Et  Il  le fait  parce  que  Marie  est  là :  elle  ne
demande rien, mais elle rend attentif Jésus à un détail crucial pour la joie des noces :
« Ils n’ont pas de vin. »

Délicatesse de Marie, qui ne s’ingère pas dans les rapports de Jésus avec ses
disciples : elle porte cela dans son cœur, dans sa prière. Elle n’interfère pas : mais elle
est là, discrète. C’est la deuxième fois que les évangiles nous rapportent une parole de
Marie  envers  son  Fils  –  et  cette  fois-ci,  il  n’y  a  plus  de  « pourquoi » !  Elle  ne
comprend pas tout, mais elle est dans la confiance totale :  « Tout ce qu’il  vous dira,
faites-le ! »

Confions à Marie les petits miracles dont nous avons besoin, pour faire grandir
la foi. La nôtre, celle de chacun des membres de notre famille, chacun dans son lien
personnel et mystérieux à Jésus. Confions chacun à Marie, qui veut faire le lien avec
Son Fils.

3. L'Annonce du Royaume et l’invitation à la conversion
Fruit du mystère : le repentir.
Marie  a  vécu  cette  pleine  conversion,  en  accrochant  son  cœur  à  Jésus  avec

toujours plus de confiance. Pour chacun de nous, c’est tout un chemin à parcourir,
pour nous laisser toucher et imprégner par le message de Jésus, et nous détourner du
péché qui nous retient. Tout ce que Jésus a dit et fait,  jadis, c’est pour chacun de
nous :  tournons-nous chacun, et invitons notre famille  entière à se tourner vers la
personne de  Jésus.  Pour chaque circonstance  de notre vie,  Il  a  une  parole ;  pour
chaque besoin, Il pose un geste. Il vient nous toucher aujourd’hui, par la grâce des
sacrements :  demandons  à  Marie  de  sentir  cette  présence  de  Jésus  à  nos  côtés,
spécialement par le sacrement du Pardon qui vient nous aider sur notre chemin de
conversion. Le pardon, qui purifie notre cœur, et qui va transformer notre famille :
rien ne peut toucher plus profondément le cœur d’un enfant, que de voir son papa, sa
maman, se mettre à genoux devant le Seigneur pour recevoir Son pardon.

8



4. La Transfiguration de Jésus
Fruit du mystère : le désir de la sainteté.
Dans un épisode mystérieux, Jésus dévoile Sa gloire à ses trois plus proches

apôtres, Pierre, Jacques et Jean. La beauté de Jésus se laisse voir, Sa lumière divine,
qui va bientôt s’enfouir dans les événements de la Passion, avant de se manifester
définitivement dans la gloire de la Résurrection. 

Sais-je reconnaître la beauté de chacun des membres de la famille ? Ce visage
unique qui vient du cœur de Dieu – et qui se révélera pleinement dans l’avenir, dans
la  gloire ?  Cette  beauté  cachée  parfois  derrière  des  fragilités,  voire  même  des
handicaps ? Nous signalons facilement les défauts et les ratés les uns des autres :
demandons à  Marie de nous apprendre à  voir  et  à  mettre  en valeur  la  beauté  de
chacun. Nous sommes tous des vases d’argiles, qui cachent un trésor.

5. Institution de l'Eucharistie
Fruit du mystère : l’amour de l’Eucharistie.
Le repas est un moment essentiel de notre vie familiale, et nous nous appliquons

à donner une bonne nourriture à tous. Tournons nos cœurs vers cette nourriture plus
essentielle  encore,  que  Jésus  donne  dans  l’eucharistie.  Cette  table  dressée  par  le
Seigneur, à laquelle Il nous invite pour être en communion avec Lui.

Ce n’est pas toujours simple de pouvoir vivre l’eucharistie en famille, surtout
quand les enfants sont petits – et quand ils sont plus grand, de les encourager à la
fidélité. Avec Marie, accueillons ce don du Cœur de Jésus, qui veut être avec nous, en
nous, pour nous transformer de l’intérieur, tout au long de notre chemin de foi.

Et appliquons-nous à faire de nos repas humains des signes du repas divin, en
bénissant le Seigneur et en rendant grâce : des petits moment de prière qui peuvent
transfigurer notre routine à table, en marquant la présence du Seigneur à nos côtés.

⇒ Après les mystères lumineux, c’est l’heure des Mystères Douloureux
Marie est près de Son Fils dans ces moments cruciaux : lors des Noces de Cana,

Jésus disait à Marie : « Mon heure n’est pas venue ». Cette heure est là désormais, c’est
le moment de la Passion, l’Heure où Il va manifester l’immensité de Son amour.
Marie est là, pour accueillir ce don, pour l’encourager, le soutenir. Jean également est
témoin de ces événements. « Il n’y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour
ses amis » : le disciple aimé de Jésus contemple et accueille la radicalité de cet amour.

1. L'Agonie au Jardin des Oliviers
Fruit du mystère : la conformité à la volonté de Dieu.
A Gethsemani,  Jean  est  témoin  de  la  douleur  morale  de  Jésus,  Son  combat

intérieur pour entrer pleinement dans la volonté du Père. Combat qui va jusqu’aux
larmes de sang. Les douleurs les plus profondes sont parfois invisibles au regard : les
détresses  intérieures,  les  angoisses,  les  remords.  Toutes  ces  douleurs,  secrètes  et
parfois inexprimables,  unissons-les à celles de Jésus,  pour que nos larmes entrent
dans Son Oui d’amour au Père.

9



2. La Flagellation
Fruit du mystère : la mortification et la maîtrise des sens.
Les atrocités s’abattent sur le Corps de Jésus – par ces douleurs corporelles, Il

rejoint tous les malades,  les blessés. L’Innocent entre tous est accablé par le mal.
Marie  ressent  en son  cœur  toutes  ces  douleurs,  dans  cette  compassion  que  nous
comprenons bien dans nos familles.  Lorsqu’un membre souffre,  tous sont dans la
peine. 

Demandons que cette compassion entre nous devienne une profonde solidarité,
pour nous permettre de vivre et de porter ensemble ce qui est difficile, pénible.

3. Le Couronnement d'épines
Fruit du mystère : le courage et la mortification de l’esprit.
C’est le moment de la dérision, de la moquerie. Ces douleurs qui nous frappent,

parce l’enfant est  différent,  parce que le  plus jeune n’a que des mauvaises notes,
parce que le mari est marqué par un handicap. Marie voit au-delà des apparences :
elle sait  que Jésus est le vrai roi d’amour et  de gloire. La beauté et la dignité se
manifestent lorsque nous posons les uns sur les autres le regard de la foi. Et nous
osons alors réagir avec force et courage, pour défendre et soutenir chacun.

4. Jésus porte sa Croix
Fruit du mystère : la patience.
Ma grand-mère  disait :  « Cela  ne  sert  à  rien  de  traîner  sa  croix,  il  faut  la

porter ! » Oui, la porter avec courage, avec humilité. La croix, nous ne la cherchons
pas, elle nous tombe dessus, et elle n’est jamais telle que nous aimerions qu’elle soit.
Plus lourde, plus âpre, plus humiliante – mais Marie est là, tout près. Quand nous
sentons que nos enfants entrent dans le mystère de la Croix, demandons cette grâce
de  les  accompagner,  les  soutenir,  dans  la  confiance  en la  bonté  du  Seigneur  qui
proportionne toutes choses. C’est sous le poids de la Croix que chacun apprend la
patience, et finalement l’espérance.

5. La mort de Jésus en croix
Fruit du mystère : le Salut.
Nous sommes faits pour la vie, et tout dans notre vie familiale tourne autour de

la vie ! Et pourtant tout cela est un passage, une étape. Chacun de nous vit d’abord et
finalement  pour  le  Seigneur :  dans  notre  vie  comme  dans  notre  mort,  nous
appartenons au Seigneur. Quand la mort frappe dans la famille, nous avons l’occasion
de vérifier ce détachement, cette liberté : sommes-nous accrochés les uns aux autres
dans une dépendance qui nous enferme – ou gardons-nous au centre la présence du
Seigneur ? Au moment où Jésus meurt, Marie reçoit un autre fils, et en lui, elle nous
reçoit  tous :  son  cœur  de  Mère  s’ouvre  pleinement,  dans  les  douleurs  de  cet
accouchement. Marie est là, avec nous, lorsque le mystère de la naissance à la vie
nouvelle passe par l’atrocité de la mort. « Priez pour nous, maintenant et à l’heure de
notre mort » : Marie honorera avec certitude cette demande, tant de fois répétée.

10



⇒ La dernière étape du Rosaire nous conduit aux Mystères Glorieux
Ces  Mystères  nous  montrent  l’aboutissement  de  notre vie  humaine :  dans  la

glorification de Jésus, puis dans la glorification de Marie à Sa suite – première parmi
les croyants, elle nous montre comment Le suivre.

1. La Résurrection
Fruit du mystère : la foi.
Les évangiles ne racontent pas la rencontre de Jésus ressuscité avec Sa Mère.

C’etst  peut-être parce que Marie  savait :  elle  était  pleinement dans la  foi  et  dans
l’espérance, pendant ce long sabbat où Jésus dormait au tombeau. Elle n’est pas allée
à la tombe au matin du dimanche, comme les autres femmes qui pourtant étaient avec
elles à la Croix. L’annonce du glaive de douleur, autrefois, les trois jours à chercher
Jésus dans l’angoisse : elle a compris tout cela – Jésus est aux affaires de Son Père, il
n’y a pas à s’inquiéter. Pour elle, pas de surprise : l’Ange lui avait annoncé un règne
de gloire,  elle  en accueille la  réalisation malgré toutes les obscurités qu’il  a fallu
traverser. 

Nous n’avons pas vu le Ressuscité : mais demandons à Marie de grandir dans la
foi, la certitude qu’Il est là, vivant, auprès de nous. Vivons dans Sa présence,  qui
change tout. Jésus est là, Il nous voit, Il nous aime : si Jésus est vraiment de présent
au quotidien pour les parents, Il le deviendra également pour les enfants.

2. L'Ascension de Jésus
Fruit du mystère : l’espérance.
C’est le moment d’une nouvelle séparation. Les regards et les cœurs se tendent

vers le Ciel, là où se trouve désormais Jésus, à la droite du Père. Les défunts de notre
famille nous précèdent auprès de Lui, et voudraient nous attirer vers eux : sentons-
nous cet attrait, vers la destination finale de notre histoire ? Demandons à Marie la
grâce d’avoir le cœur tourné vers le Ciel, et de rester pourtant pleinement au service,
sur la terre, tant que doit durer notre mission ici-bas. Marie n’a pas suivi Jésus si
rapidement :  elle  a dû déployer sa mission de Mère, auprès de l’Église naissante,
pendant de nombreuses années, aimant et soutenant tous les frères et sœurs de Jésus.

3. La Descente de l'Esprit-Saint à la Pentecôte
Fruit du mystère : les dons de l’Esprit.
Marie est présente et dans la joie, lorsque l’Esprit-Saint descend et envahit les

cœurs des apôtres. Désormais Jésus Se rend présent à eux de cette manière nouvelle,
par inhabitation : Sa vie vient habiter notre vie. Marie la première était le Temple de
l’Esprit, l’Arche sacrée où Jésus a résidé : elle se réjouit que tous entrent dans une
expérience  analogue.  Elle  nous  apprend  à  nous  laisser  transformer  par  l’Esprit.
Demandons-lui que les dons de l’Esprit-Saint se déploient en chacun des membres de
notre famille.

4. L'Assomption de Marie
Fruit du mystère : la dévotion à Marie.
Dans le livre de l’Apocalypse, Jean décrit la vision de cette Femme, dans le

Ciel, qui met au monde le Messie. Il y reconnaît la Mère, sa mère auprès de laquelle
il a vécu de nombreuses années. Marie a été toute emportée dans la gloire du Ciel,

11



auprès de Son Fils. Elle vient raviver notre espérance : toute notre vie, toute notre
histoire va un jour être transfigurée, glorifiée. Tournons les yeux vers elle, et veillons
à mettre dans notre maison des images, des statues, qui nous aident à lever les yeux
vers le Ciel, où notre Mère nous attend.

5. Marie est couronnée au Ciel
Fruit du mystère : la persévérance et le bonheur éternel.
Marie est  la Reine-Mère, toute proche et toute influente auprès du Roi. Sans

cesse elle intercède pour nous, elle présente nos prières au Seigneur enveloppées de
sa tendresse maternelle, à laquelle Jésus ne peut pas résister.

Marie nous invite à nous situer humblement en médiation les uns des autres,
surtout dans notre petite cellule familiale. Tout faire pour favoriser la communication,
la  communion : car  tous les liens sont précieux, indispensables.  Les uns avec les
autres, les uns par les autres, le Seigneur veut nous sanctifier, nous conduire ensemble
vers la vie éternelle.

[conclusion]
Quelques mots pour conclure…
Marie est au Ciel, et en même temps tellement proche de ce que nous vivons.

Pour nous attirer à sa suite, il  n’y a pas d’autre secret que celui de la prière. Pas
besoin d’apparitions, de signes extraordinaires : le chapelet nous suffit.

Quand  à  Lourdes  ou  ailleurs,  on  s’étonne  devant  les  miracles  que  certains
reçoivent, d’autres non, je fais remarquer ces deux faces du miracles qu’il ne faut pas
séparer. Oui, le Seigneur nous donne parfois des signes puissants de Son amour, au
travers d’une guérison, d’un soulagement. Et ces signes sont, pour tous ceux qui les
entourent, une preuve de la présence du Seigneur, de Son attention à nous. Mais il y a
l’autre face : c’est un signe pour tous ceux qui continuent de souffrir, de peiner – le
signe que Jésus est présent au sein même de leur épreuve. C’est Lui qui porte en nous
notre croix. C’est cela, le grand miracle de Lourdes : tous les malades ne reviennent
pas  moins  malades,  mais  plus  fort  dans leur  foi,  dans  leur  confiance.  Auprès  de
Marie, ils ont perçu que Jésus est là, avec eux, dans le mystère de la Croix.

De la même manière, nous n’avons pas besoin que Marie nous apparaisse, de
manière  miraculeuse :  par  la  prière  du  Rosaire,  elle  fait  bien  plus !  Elle  nous
accompagne, jusqu’à ce que tous les aspects de notre quotidien entrent dans le Oui au
Seigneur. Alors se réalisera le plus grand des miracles :  notre sanctification. Alors
nous deviendrons ce saint tout à fait unique que Dieu a désiré,  de toute éternité :
enfant de Marie, frère et sœur de Jésus, dans la grande famille des saints du Ciel.
Alors n’hésitons plus à prendre notre chapelet, chacun, et en famille ! C’est tellement
simple, et tellement efficace !

Accompagnés et soutenus par Marie, nous pouvons goûter dès ici-bas la joie du
Ciel à laquelle nous sommes appelés, cette joie que ce monde ne connaît pas, et que
personne ne pourra jamais nous enlever.

P. Jean-Sébastien +

12


