ND de Reinacker — samedi 31 janvier 2026

COMMENT SUIVRE LE MODELE DE LA SAINTE VIERGE
DANS NOTRE REALITE FAMILIALE ?

Par la foi, nous mettons au coeur de notre vie Jésus, Lui qui est le lien, le
médiateur entre Dieu et ’humanité. Mais Jésus n’est pas séparable de Marie : tout
comme Jésus est venu par Marie, dans I’histoire sainte, ils sont profondément liés
entre eux jusque dans notre histoire personnelle, dans notre dévotion.

[introduction — le Christ notre mode¢le]

Il y a juste un mois, nous étions dans le temps de Noél : temps de féte et de joie
pour nos familles ! Nous avons commémoré la venue du Seigneur dans la chair,
I’Incarnation qui est la clef de volite de notre foi chrétienne. Le fossé entre le
Créateur et Sa création est comme résorbé, le Fils éternel de Dieu se fait homme, un
vrai homme ; une nature humaine est pleinement habitée par la vie divine.

C’est une bonne nouvelle pour toute I’humanité : un chemin est ouvert entre la
terre et le Ciel, c’est une invitation pour tous a nous unir a cet homme, Jésus, pour
accueillir en nous la vie divine. Par la foi et le baptéme, nous participons a la vie de
Jésus, nous devenons enfants de Dieu, dans une mystérieuse adoption.

En tournant nos regards vers Lui, nous trouvons le mode¢le de notre vie :
I’imitation de Jésus est la régle de base de notre foi chrétienne. (cf. livre de
I’ Imitation de Jésus-Christ)

[Jésus nous donne sa mére : lien Jésus-Marie / nous]

Pour imiter Jésus, notre grand frére, nous sommes invités a entrer dans Son lien
a Marie, Sa mere : au pied de la Croix, Il I’a explicitement donnée a tous ses
disciples, comme la mére universelle. C’est en elle, en Marie, que sont formés tous
les fréres et sceurs de Jésus, dans son sein maternel.

Nous avons recu notre nature humaine par nos deux parents — c’est le
fonctionnement normal de notre condition humaine, dés I’origine, depuis Adam et
Eve —; de la méme maniere, tout ce que nous recevons dans 1’ordre de la grace, a
mesure que nous participons a la vie de Jésus, tout nous vient par la collaboration de
Marie, dans sa fécondité maternelle.

[Marie, modele]
Marie est notre M¢re, mais elle est aussi pour nous un modele, en tant que
disciple du Seigneur — un modéle complémentaire a Celui de Jésus. En bien des
domaines, Jésus est inimitable : Il est Dieu, d’une mani¢re que nous ne pourrons
jamais égaler — alors que Marie est humaine, simplement humaine, comme nous,
remplie de la grace, du don gratuit de Dieu. Elle nous montre comment accueillir
Jésus, comment Le suivre avec foi et espérance, comment répondre et correspondre a
Son amour.



Vue sous cet angle, la différence entre Marie et nous n’est pas de nature, mais
simplement de degré : elle est comblée de grace, 1a ou nous essayons d’accueillir la
grace a notre petit niveau. Elle a un role tout a fait unique, en tant que Mére : Mere de
la grace, a 1I’égard de tous ses enfants ; mais elle est aussi sceur en humanité, proche
de nous, infiniment compréhensive face aux défis de notre vie humaine.

[sainte Famille, modéle]

Le lien entre Jésus et Marie, dans les premiéres années, est aussi li€¢ intimement
a Joseph. Entre la féte de Noé€l, le 25 décembre, centrée sur Jésus, et la féte de la
Maternit¢ de Marie, le 1* janvier, nous avons eu le dimanche de la sainte Famille,
dans laquelle nous avons été invités a voir un modele pour toutes nos familles.

La priere d’ouverture, la premiere grande pricre de la messe, disait : « Tu as
voulu, Seigneur Dieu, que la Sainte Famille nous soit donnée en exemple ; accorde-
nous, dans ta bonté, de pratiquer, comme elle, les vertus familiales et d'étre unis par
les liens de ton amour, afin de goiiter la récompense éternelle dans la joie de ta
maison. »

Dans cette famille, Joseph a une place importante, il n’est pas seulement une
picce rapportée :

- il est vrai époux de Marie, malgré les aspects particulier de ce mariage. Ils
vivent dans une continence mutuelle — ce qu’on appellera un mariage joséphite. Mais
il y a une vraie dimension conjugale, une complémentarité affective et spirituelle
qu’ils ont vécues, dans ce lien.

- Joseph est pere nourricier de Jésus. Dans cette expression le mot « pere » est
important : car Jésus le considérait vraiment comme pere, telle était sa place et sa
mission dans le cadre de la famille. Lors de 1’épisode au Temple, lorsque Joseph et
Marie retrouveront Jésus, Marie dira : « Ton pere et moi tavons cherché ». « Ton Pére » :
signe que Jésus le reconnaissait et I’appelait ainsi !

Dans Sa réaction, Jésus parlera de Son autre pére, Dieu : « Ne saviez-vous pas
qu'il me faut étre chez mon Pére ?» Mais Il ne renie pas le fait d’appeler « pére »
¢galement saint Joseph. Dans le cadre de la famille, Joseph s’est situé et comporté en
vrai pere, et c’est au travers de ce lien que Jésus a découvert, dans Son psychisme
humain, ce qu’était un « pere ». Nous ne pouvons pas aller trop loin dans 1’analyse
psychologique de Jésus : mais dans Son Cceur et Son Esprit, trés certainement, le
contact immédiat avec Son Pére du Ciel, et son lien avec Joseph se sont €clairés
mutuellement, dans un mystere qui nous dépasse.

[?]

Un pére un peu spécial, un pere et une mere qui sont aussi des disciples : tout
cela rendent les relations un peu complexe, c’est stir ! En cela, la Sainte Famille n’est
pas tout a fait comme les autres, et on buttera souvent si on veut comparer son
expérience a la vie de notre famille.



[entrer dans la relation de Marie a Jésus comme disciple]

Je repose le théme du jour : Comment suivre le modéle de la Sainte Vierge
dans notre réalité familiale ?

Suivre ce modele, cela ne va pas forcément signifier regarder et imiter ce qui
s’est passé dans la sainte Famille — a cause justement de tous ces décalages. Sur
certains points, le modele de la sainte Famille peut nous inspirer. Mais pour
I’essentiel, I’imitation devra prendre une autre modalité.

[le OUI de Marie]

Suivre le modéle de Marie, c’est entrer dans sa disponibilité a la grace ; c’est
permettre a la grace de Dieu de travailler en nous, d’habiter notre expérience humaine
au travers de tout ce que nous vivons.

Depuis sa Conception Immaculée, Marie a été capable de dire OUI a toutes les
impulsions de la grace — c’est d’ailleurs pour cela qu’elle a recu cette grace unique
dans sa conception, pour étre pleinement libre, pleinement capable de dire un OUI
entier. La nature humaine, sous ’emprise du péché, est toujours restreinte dans ses
capacités, elle est tentée par les fermetures, les lenteurs, le refus.

Marie est libre par rapport au péché et a toutes ses conséquences : c’est pour
cela qu’elle peut dire un vrai OUI — et c’est pour cela que son Oui a I’ Annonciation
est tellement fondamental. En elle, qui est une simple créature, la création collabore
pleinement au projet de Dieu, elle correspond enfin pleinement a ce projet.

Ce OUI s’est approfondi et développé tout au long de son aventure humaine,
dans le lien avec Jésus, son Fils, Lui qui est aussi son Dieu et Maitre, on peut méme
dire son pédagogue. Unie a Lui d’une maniere unique dés Sa conception, ou Jésus est
engendré dans son propre sein, elle L’accompagne et Le suit jusqu’a la plénitude de
la gloire, jusqu’au Ciel, ou méme son corps est le premier a participer a la
Résurrection du Christ.

Avec Marie, nous voulons entrer dans ce méme OUI : c’est cela suivre Marie !
Et sur ce chemin, I’Eglise nous donne un moyen simple et accessible : c’est la priére
du Rosaire.

[introduction au Rosaire]

Vous connaissez certainement cette priére ! Développée a partir du XIII*™ siécle,
elle était au départ une priére de substitution, une priére de 2"* classe... Pour ceux
qui ne maitrisaient pas le latin, la langue de la liturgie, elle visait a remplacer la pricre
des psaumes. Les 150 psaumes ont ét¢ remplacés par ces 150 Je vous salue, qui
parcourent étape par étape le lien de Marie avec Jésus.

Dans les psaumes, nous trouvons 1’expression de tous les sentiments humains :
louange, joie, action de grice, mais aussi questionnement, colere, pénitence... Toutes
ces expressions ont ét¢ intégrées et purifiées dans 1I’Esprit-Saint au point de devenir
Parole de Dieu : une parole qui pénétre notre vie humaine, et purifie tous nos affects,
a mesure que nous entrons dans les dispositions du psalmiste.



Ce chemin, qui est parcouru au travers de la Liturgie des Heures, est proposé
d’une maniere un peu différente dans le Rosaire.

Par le Rosaire — ce psautier alternatif — nous entrons sur le chemin de Marie.
Nous demandons d’étre uni a son coeur dans tout ce qu’il a pu percevoir, ressentir,
afin que notre cceur entre dans une méme disponibilité a la grace du Christ.

Le 1° mystere du Rosaire, I’ Annonciation, est comme le coeur de tout le rosaire.
Le Oui de Marie, c’est la matrice de la collaboration entre Dieu et 1’humanité,
suscitée par I’Esprit-Saint : ce Oui qu’elle a redit a toutes les étapes de sa vie,
toujours plus profond.

[la dizaine / le mystere]

Par la pri¢re de chaque dizaine, nous entrons davantage dans le Oui de Marie.

Dans le Notre-Pere initial, nous formulons 3 veeux étonnants, sur lesquels il ne
faut pas passer trop vite : « que Ton Nom soit sanctifi€ », « que ton régne vienne »,
« que ta volonté soit faite. »

Nous disons que nous désirons accueillir la saintet¢ de Dieu dans notre vie :
pour que Son nom soit sanctifié, il faut que nous puissions I’exprimer de manicre
digne, par une vie sainte. Nous désirons participer pleinement a Son regne, c’est-a-
dire que Son royaume devienne actuel et visible au travers de tous nos actes. Nous
demandons que Sa volonté, c’est-a-dire Son projet se réalise pleinement, et non pas
nos petits réves... Dans ces 3 veeux, nous disons finalement un désir de sainteté qui
nous dépasse — et pour qu’il s’incarne, nous devons entrer dans le Oui de Marie, qui
ouvre notre cceur aux miracles de la grace.

Les 10 Je vous salue nous font ensuite entrer dans cette grace du Fiat, du Oui de
Marie. Nous répétons la salutation de 1’Ange (« Je te salue, pleine de grace »), la
salutation d’Elisabeth (« Tu es bénie entre les femmes »), et la priére de I’Eglise
(« Sainte Marie, Mere de Dieu... ») qui nous enracinent progressivement dans cet
¢vénement. Dans ce Oui de Marie, nous collaborons plus pleinement au projet de
Dieu : Il nous sanctifie, Il régne en nous, Sa volonté Se réalise.

Et chaque ¢étape de la vie de Marie, liée a Jésus, chaque mystere vient ainsi
¢éclairer notre vie, notre aujourd’hui dans les mystéres que nous traversons.

Nous suivons 1I’exemple de Marie, a mesure que le OUI s’enracine dans notre
expérience d’aujourd’hui.

[/objection : répétition]

On objecte parfois a la pricre répétitive du chapelet la parole de Jésus : « Lorsque
vous priez, ne rabachez pas comme les paiens. » (Mt 6,7) Mais Jésus explique bien ce
qu’est le rabachage inutile : « ils s'imaginent qu’a force de paroles ils seront exauces. »

Pour nous, nous ne répétons pas les paroles pour que Dieu entende mieux, parce
qu’ll serait sourd. Nous les répétons pour que nous en soyons imprégnés, que nous en
soyons plus convaincus : pour que le cceur de la priere, de la demande, s’enracine
plus profondément en nous, afin que la grace du Seigneur puisse y descendre.

[manieres de prier le chapelet]

Il y a de nombreuses manieres de vivre le Rosaire : certains ont besoin de se

concentrer a 100 % sur les paroles, de prendre du temps pour introduire les

4



différentes étapes ; parfois méme d’ajouter une clausule, un petit texte qui se greffe
dans le Je vous salue pour le lier au mystere. A 1’autre extréme, certains récitent la
priere sans méme y penser, ou en faisant autre chose.

Pour ma part, je vous avoue que j’ai du mal a prier le chapelet assis, concentré. ..
C’est pour moi une priére de mouvement : je prie quand je marche, quand je suis a
vélo, ou dans les transports en commun, dans la voiture en écoutant un chapelet
enregistré... Et 13, alors méme que je ne suis pas a 100 % dans 1’activité chapelet, je
constate que je peux méditer les mysteres, prier simplement en tournant mon coeur
vers le Seigneur, avec Marie.

Ceci pour vous encourager a trouver votre maniere de prier, ne serait-ce qu’une
dizaine, un mystere, dans la journée — la Vierge nous encourage a prier un chapelet
chaque jour, et il y a du profit a faire tout le chemin du Rosaire chaque jour pour ceux
qui le peuvent! Car ce n’est pas un cycle qui se répete, c’est notre expérience
d’aujourd’hui qui s’approfondit dans un Oui au Seigneur.

[introduction au parcours]

En considérant le caractére répétitif des pri€res, nous pouvons imaginer que
cette expérience de priere a toujours le méme effet sur nous. Mais c’est tout a fait
faux : a chaque fois que nous méditons les mysteres, de nouvelles graces peuvent
nous toucher. La tradition a distingué pour chaque mystére des fruits particuliers que
nous pouvons aussi demander, en les contemplant au travers de la situation.

Comment suivre le modéle de la Sainte Vierge dans notre réalité familiale ?

Concreétement je vous propose, pour imiter Marie, de suivre simplement ce
chemin du Rosaire. A chaque étape, laissons-nous interpeller, questionner, et méme
surprendre : car oui I’Esprit-Saint nous surprend et nous révele des nouveautés !

= Le Rosaire commence avec les Mystéres Joyeux

Ces mysteres nous sont transmis surtout par 1’évangile de saint Luc, qui s’appuie
sur le témoignage de Marie. Les premicres étapes de la vie du Christ sont liées
intimement a son role de Mere, depuis I’accueil de Son Incarnation, jusqu’a
I’éducation de Jésus adolescent.

« Marie retenait tous [les] événements et les méditait dans son cceur. » (2,19.51) Cette
précision, qui vient a deux reprises, nous indique le chemin que Marie a pris pour
entrer dans une plus grand intelligence des événements : la priere, le silence, la
méditation en repassant en son cceur les événements. Alors faisons le chemin avec
elle !

1. L'ange Gabriel annonce a Marie qu'elle va concevoir Jésus.

Fruit du mystere : [’humilite.

Nous avons déja parlé de ce mystere, fondamental : Marie nous entraine a nous
situer de manicre juste par rapport au Seigneur. Nous nous reconnaissons humbles et
pauvres devant Lui, dispos€s a entrer dans Son projet, parce que nous faisons
confiance a Sa bonté.



A longueur de journée, nous sommes dans notre organisation, ce que nous
voulons faire, ce que nous devons faire : mais sommes-nous a 1I’écoute du Seigneur,
de Son désir, de Son projet ?

L’inclination naturelle de notre coeur nous fait revenir spontanément vers nous-
méme, vers un auto-centrement. Cette pente vers le péché nous vient de bien loin, des
origines de I’histoire, depuis que Eve, notre mere, a préféré les mensonges du serpent
a la Parole de Dieu. Marie, patiemment, nous invite a accueillir la présence et la
Parole de Dieu, a dire Oui, toujours plus profondément, pour remettre tout en ordre —
pour donner au Seigneur Sa place de Dieu, dans notre vie, pour nous mettre comme
Marie a la place du serviteur : « Je suis la servante du Seigneur. »

Serviteur du Projet de Dieu : au travers de tous les services que nous rendons,
dans notre famille, demandons cette grace de nous percevoir au service de Dieu, dans
un Oui simple a Son projet d’amour pour tous et pour chacun. Un Oui aux surprises
de la vie familiale, quelles qu’elles soient, dans la confiance en la Providence.

2. Marie visite Elisabeth, enceinte de Jean-Baptiste

Fruit du mystere : la charité fraternelle.

A peine I’ange la quitte, que Marie est prise du désir d’aller aupres de sa cousine
Elisabeth. Non pas pour vérifier qu’elle est enceinte, comme ’ange 1’en a informée :
mais bien pour 1’aider ! Elle ne doute pas un instant, et percoit tout de suite 1’urgence
de la charité, de 1’assistance. Elle va la rejoindre, et rester pendant 3 mois jusqu’a la
naissance de Jean-Baptiste. L’annonce de 1’ange, qui concernait d’abord elle-méme et
Son enfant, ne I’a pas centrée sur elle-méme : I’amour qui vient du Seigneur, qui
déborde en elle au travers de cette conception, c’est ce méme amour qui la pousse a
rejoindre sa cousine. L’accueil, le don, le partage : tout est dans le méme mouvement
pour Marie.

Quand nous recevons une grace, la gardons-nous pour nous ? Apprenons de
Marie que tout ce qui nous est donné, I’est pour étre partagé, répandu. Le don de Dieu
ne nous enferme pas : il nous pousse vers le partage. Savons-nous aller vers les
autres, voir leurs besoins, en anticipant méme leurs désirs ?

3. La Nativité de Jésus

Fruit du mystere : [’esprit de pauvreté.

Nous aimons féter Noé€l en famille : c’est le moment des cadeaux, de la joie des
enfants. No€l, c¢’est le plus grand cadeau : le Fils de Dieu parmi nous, don pour toute
I’humanité. Et Marie, qui voudrait donner le meilleur d’elle-méme pour son divin
Fils, accueille le mystére de la pauvreté : car dans les circonstances de Sa naissance,
il n’y a rien d’autre qu’une €table pour Le recevoir, des bergers pour Le visiter. La
pauvreté de Jésus, c’est le cadeau dans le cadeau : le Seigneur ne vient pas seulement
jusqu’a I’homme, II Se fait le plus petit, le plus fragile et le plus pauvre des hommes.
I1 se fait ainsi proche de chacun.

Quand nous voulons donner le meilleur a nos enfants, osons-nous demander a
Marie ce secret de la pauvreté ? Elle n’avait que son coeur et son amour de Mere a
offrir & Jésus, dans une grande précarit¢ matérielle — et c’était cela le plus important.
Le confort, 1’aisance, la prospérité, c’est agréable, c’est méme pratique pour



s’épanouir en famille : mais avec Marie, n’oublions pas le coeur — le lien de 1’amour,
de la tendresse.

4. La Présentation de Jésus au Temple de Jérusalem

Fruit du mystere : ['obéissance.

Jésus est confi¢ a Marie et a Joseph, Il est leur enfant — mais Il est d’abord le
Fils de Dieu, consacré a Lui. Nos enfants ne sont pas nos enfants : chacun est né d’un
désir d’amour du Pére, chacun est voulu, con¢u dans Son Cceur de Pére, avant tout
projet familial. Nos enfants sont d’abord et surtout les enfants de Dieu : ce mystere
nous invite a les faire entrer au plus vite dans la grace du baptéme, et a nous rappeler
chaque jour cette consécration. A leur transmettre ce mouvement qui nous pousse
vers le Temple, leur apprendre a prier, a se tourner vers le Seigneur.

5. Le Recouvrement de Jésus au Temple

Fruit du mystere : la piété.

Dans les évangiles, c’est la premicre parole que Marie adresse a Son Fils :
« Pourquoi nous as-tu fait cela ? » Et la toute premiére parole de Jésus : « Pourquoi me
cherchiez-vous ? » Ces deux pourquoi s’entrechoquent douloureusement. C’est
I’incompréhension. Pourtant Marie et Joseph cherchent toujours le meilleur, pour
Jésus — mais ce qui se révele en Lui dépasse ce qu’ils peuvent alors comprendre.

Il y parfois des « pourquoi » douloureux, en famille, les incompréhensions avec
les enfants, les jeunes, les ados. Aprés cet €pisode au Temple, 1’évangile nous dit que
Jésus « grandissait en sagesse, en taille et en grace ». Le temps fait son ceuvre, en nous,
en nos enfants : confions cette maturation a Marie, la notre, tout comme celle des
enfants. Sachons porter la blessure des questionnements, des angoisses, dans un cceur
confiant.

= Viennent ensuite les Mysteres Lumineux

Cette série d’événements de la vie du Christ, le Pape saint Jean-Paul II a proposé
de les ajouter a la méditation du Rosaire en 2002. IIs nous sortent un peu du cadre de
la stricte relation entre Marie et Jésus, car Marie n’était pas présente a tous ces
moments. Mais pas tant que cela : car dans ces étapes, il y avait un autre témoin,
Jean, I’un des Douze, le disciple que Jésus aimait. Le disciple qui va recevoir Marie
comme Sa meére, a la Croix — le disciple qui va ouvrir le ceeur de Marie a sa maternité
envers nous tous. Jean et Marie sont donc trés proches, et Jean, comme disciple
appelé par Jésus, va étre un témoin privilégi¢ de ces moments cruciaux de la vie du
Christ. Avec lui, et avec Marie, nous entrons dans ces mysteres lumineux.



1. Le Baptéme de Jésus au Jourdain

Fruit du mystere : [’état de grdce baptismal.

Jésus va au Jourdain, auprés de Jean-Baptiste: c’est 1a que Jean va Le
rencontrer, puis devenir Son disciple. Jésus S’¢loigne de Marie, de la famille. Marie
Le laisse aller : ¢’est le temps de Son ministére, de Sa mission.

Quand les enfants grandissent, savons-nous accueillir ces moments ou ils
prennent eux-méme certaines décisions, certaines orientations ? Tant qu’ils sont
petits, nous sommes dans la maitrise, dans la protection. Mais le jour viendra ou ils
devront épanouir leur vocation propre, peut-étre sans nous, peut-étre loin de nous...
L’Esprit-Saint conduit chacun de manicre unique, différente : demandons a Marie
cette confiance a I’Esprit.

2. Les Noces de Cana

Fruit du mystere : la confiance en Marie.

Ce premier signe, ce premier miracle, Jésus va le faire pour nourrir la foi
naissante de Ses premiers disciples. Et Il le fait parce que Marie est 1a : elle ne
demande rien, mais elle rend attentif Jésus a un détail crucial pour la joie des noces :
« lls n’ont pas de vin. »

Délicatesse de Marie, qui ne s’ingere pas dans les rapports de Jésus avec ses
disciples : elle porte cela dans son cceur, dans sa pricre. Elle n’interfére pas : mais elle
est 1a, discrete. C’est la deuxieme fois que les évangiles nous rapportent une parole de
Marie envers son Fils — et cette fois-ci, il n’y a plus de « pourquoi» ! Elle ne
comprend pas tout, mais elle est dans la confiance totale : « Tout ce qu'il vous dira,
faites-le ! »

Confions a Marie les petits miracles dont nous avons besoin, pour faire grandir
la foi. La notre, celle de chacun des membres de notre famille, chacun dans son lien
personnel et mystérieux a Jésus. Confions chacun a Marie, qui veut faire le lien avec
Son Fils.

3. L'Annonce du Royaume et I’invitation a la conversion

Fruit du mystere : le repentir.

Marie a vécu cette pleine conversion, en accrochant son cceur a Jésus avec
toujours plus de confiance. Pour chacun de nous, c’est tout un chemin a parcourir,
pour nous laisser toucher et imprégner par le message de Jésus, et nous détourner du
péché qui nous retient. Tout ce que Jésus a dit et fait, jadis, c’est pour chacun de
nous : tournons-nous chacun, et invitons notre famille entiére a se tourner vers la
personne de Jésus. Pour chaque circonstance de notre vie, Il a une parole ; pour
chaque besoin, Il pose un geste. Il vient nous toucher aujourd’hui, par la grace des
sacrements : demandons a Marie de sentir cette présence de Jésus a nos cOtés,
spécialement par le sacrement du Pardon qui vient nous aider sur notre chemin de
conversion. Le pardon, qui purifie notre cceur, et qui va transformer notre famille :
rien ne peut toucher plus profondément le coeur d’un enfant, que de voir son papa, sa
maman, se mettre a genoux devant le Seigneur pour recevoir Son pardon.



4. La Transfiguration de Jésus

Fruit du mystere : le désir de la sainteté.

Dans un épisode mystérieux, Jésus dévoile Sa gloire a ses trois plus proches
apotres, Pierre, Jacques et Jean. La beauté de Jésus se laisse voir, Sa lumicre divine,
qui va bientot s’enfouir dans les événements de la Passion, avant de se manifester
définitivement dans la gloire de la Résurrection.

Sais-je reconnaitre la beauté de chacun des membres de la famille ? Ce visage
unique qui vient du coeur de Dieu — et qui se révélera pleinement dans ’avenir, dans
la gloire ? Cette beauté cachée parfois derriere des fragilités, voire méme des
handicaps ? Nous signalons facilement les défauts et les ratés les uns des autres :
demandons a Marie de nous apprendre a voir et a mettre en valeur la beauté de
chacun. Nous sommes tous des vases d’argiles, qui cachent un trésor.

5. Institution de I'Eucharistie

Fruit du mystere : I’amour de [’Eucharistie.

Le repas est un moment essentiel de notre vie familiale, et nous nous appliquons
a donner une bonne nourriture a tous. Tournons nos cceurs vers cette nourriture plus
essentielle encore, que Jésus donne dans 1’eucharistie. Cette table dressée par le
Seigneur, a laquelle Il nous invite pour étre en communion avec Lui.

Ce n’est pas toujours simple de pouvoir vivre 1’eucharistie en famille, surtout
quand les enfants sont petits — et quand ils sont plus grand, de les encourager a la
fidélité. Avec Marie, accueillons ce don du Ceeur de Jésus, qui veut €tre avec nous, en
nous, pour nous transformer de I’intérieur, tout au long de notre chemin de foi.

Et appliquons-nous a faire de nos repas humains des signes du repas divin, en
bénissant le Seigneur et en rendant grace : des petits moment de prieére qui peuvent
transfigurer notre routine a table, en marquant la présence du Seigneur a nos cotés.

= Apres les mysteres lumineux, c’est ’heure des Mysteres Douloureux

Marie est pres de Son Fils dans ces moments cruciaux : lors des Noces de Cana,
Jésus disait a Marie : « Mon heure n'est pas venue ». Cette heure est 1a désormais, ¢’est
le moment de la Passion, I’Heure ou Il va manifester 'immensité de Son amour.
Marie est 1a, pour accueillir ce don, pour I’encourager, le soutenir. Jean également est
témoin de ces événements. « Il n'y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour
ses amis » : le disciple aimé de Jésus contemple et accueille la radicalité de cet amour.

1. L'Agonie au Jardin des Oliviers

Fruit du mystere : la conformité a la volonté de Dieu.

A Gethsemani, Jean est témoin de la douleur morale de Jésus, Son combat
intérieur pour entrer pleinement dans la volonté¢ du Pere. Combat qui va jusqu’aux
larmes de sang. Les douleurs les plus profondes sont parfois invisibles au regard : les
détresses intérieures, les angoisses, les remords. Toutes ces douleurs, secrétes et
parfois inexprimables, unissons-les a celles de Jésus, pour que nos larmes entrent
dans Son Oui d’amour au Pére.



2. La Flagellation

Fruit du mystere : la mortification et la maitrise des sens.

Les atrocités s’abattent sur le Corps de Jésus — par ces douleurs corporelles, 11
rejoint tous les malades, les blessés. L’Innocent entre tous est accablé par le mal.
Marie ressent en son cceur toutes ces douleurs, dans cette compassion que nous
comprenons bien dans nos familles. Lorsqu’un membre souffre, tous sont dans la
peine.

Demandons que cette compassion entre nous devienne une profonde solidarité,
pour nous permettre de vivre et de porter ensemble ce qui est difficile, pénible.

3. Le Couronnement d'épines

Fruit du mystere : le courage et la mortification de [’esprit.

C’est le moment de la dérision, de la moquerie. Ces douleurs qui nous frappent,
parce I’enfant est différent, parce que le plus jeune n’a que des mauvaises notes,
parce que le mari est marqué par un handicap. Marie voit au-dela des apparences :
elle sait que Jésus est le vrai roi d’amour et de gloire. La beauté et la dignité se
manifestent lorsque nous posons les uns sur les autres le regard de la foi. Et nous
osons alors réagir avec force et courage, pour défendre et soutenir chacun.

4. Jésus porte sa Croix

Fruit du mystere : la patience.

Ma grand-mere disait : « Cela ne sert a rien de trainer sa croix, il faut la
porter ! » Oui, la porter avec courage, avec humilité. La croix, nous ne la cherchons
pas, elle nous tombe dessus, et elle n’est jamais telle que nous aimerions qu’elle soit.
Plus lourde, plus apre, plus humiliante — mais Marie est 1a, tout prés. Quand nous
sentons que nos enfants entrent dans le mysteére de la Croix, demandons cette grace
de les accompagner, les soutenir, dans la confiance en la bont¢ du Seigneur qui
proportionne toutes choses. C’est sous le poids de la Croix que chacun apprend la
patience, et finalement 1’espérance.

5. La mort de Jésus en croix

Fruit du mystere : le Salut.

Nous sommes faits pour la vie, et tout dans notre vie familiale tourne autour de
la vie ! Et pourtant tout cela est un passage, une étape. Chacun de nous vit d’abord et
finalement pour le Seigneur: dans notre vie comme dans notre mort, nous
appartenons au Seigneur. Quand la mort frappe dans la famille, nous avons I’occasion
de vérifier ce détachement, cette liberté : sommes-nous accrochés les uns aux autres
dans une dépendance qui nous enferme — ou gardons-nous au centre la présence du
Seigneur ? Au moment ou Jésus meurt, Marie regoit un autre fils, et en lui, elle nous
recoit tous: son cceur de Mere s’ouvre pleinement, dans les douleurs de cet
accouchement. Marie est 1a, avec nous, lorsque le mystére de la naissance a la vie
nouvelle passe par I’atrocité de la mort. « Priez pour nous, maintenant et a l’heure de
notre mort » : Marie honorera avec certitude cette demande, tant de fois répétée.

10



= La derniere étape du Rosaire nous conduit aux Mysteres Glorieux

Ces Mysteres nous montrent 1’aboutissement de notre vie humaine : dans la
glorification de Jésus, puis dans la glorification de Marie a Sa suite — premiére parmi
les croyants, elle nous montre comment Le suivre.

1. La Résurrection

Fruit du mystere : la foi.

Les évangiles ne racontent pas la rencontre de Jésus ressuscité avec Sa Mere.
C’etst peut-Etre parce que Marie savait : elle était pleinement dans la foi et dans
I’espérance, pendant ce long sabbat ou Jésus dormait au tombeau. Elle n’est pas allée
a la tombe au matin du dimanche, comme les autres femmes qui pourtant étaient avec
elles a la Croix. L’annonce du glaive de douleur, autrefois, les trois jours a chercher
Jésus dans 1’angoisse : elle a compris tout cela — Jésus est aux affaires de Son Pere, il
n’y a pas a s’inquiéter. Pour elle, pas de surprise : I’Ange lui avait annoncé un régne
de gloire, elle en accueille la réalisation malgré toutes les obscurités qu’il a fallu
traverser.

Nous n’avons pas vu le Ressuscité : mais demandons a Marie de grandir dans la
foi, la certitude qu’ll est 1a, vivant, aupreés de nous. Vivons dans Sa présence, qui
change tout. Jésus est 1a, Il nous voit, Il nous aime : si Jésus est vraiment de présent
au quotidien pour les parents, Il le deviendra également pour les enfants.

2. L'Ascension de Jésus

Fruit du mystere : [’espérance.

C’est le moment d’une nouvelle séparation. Les regards et les cceurs se tendent
vers le Ciel, 1a ou se trouve désormais Jésus, a la droite du Pére. Les défunts de notre
famille nous précédent aupres de Lui, et voudraient nous attirer vers eux : sentons-
nous cet attrait, vers la destination finale de notre histoire ? Demandons a Marie la
grace d’avoir le cceur tourné vers le Ciel, et de rester pourtant pleinement au service,
sur la terre, tant que doit durer notre mission ici-bas. Marie n’a pas suivi Jésus si
rapidement : elle a di déployer sa mission de Mére, auprés de I’Eglise naissante,
pendant de nombreuses années, aimant et soutenant tous les fréres et sceurs de Jésus.

3. La Descente de I'Esprit-Saint a la Pentecote

Fruit du mystere : les dons de ’Esprit.

Marie est présente et dans la joie, lorsque 1’Esprit-Saint descend et envahit les
ceeurs des apotres. Désormais Jésus Se rend présent a eux de cette manicre nouvelle,
par inhabitation : Sa vie vient habiter notre vie. Marie la premiere était le Temple de
I’Esprit, I’Arche sacrée ou Jésus a résidé : elle se réjouit que tous entrent dans une
expérience analogue. Elle nous apprend a nous laisser transformer par 1’Esprit.
Demandons-lui que les dons de I’Esprit-Saint se déploient en chacun des membres de
notre famille.

4. L'Assomption de Marie

Fruit du mystere : la dévotion a Marie.

Dans le livre de I’Apocalypse, Jean décrit la vision de cette Femme, dans le
Ciel, qui met au monde le Messie. Il y reconnait la Mére, sa mere aupres de laquelle
il a vécu de nombreuses années. Marie a été toute emportée dans la gloire du Ciel,

11



aupres de Son Fils. Elle vient raviver notre espérance : toute notre vie, toute notre
histoire va un jour étre transfigurée, glorifiée. Tournons les yeux vers elle, et veillons
a mettre dans notre maison des images, des statues, qui nous aident a lever les yeux
vers le Ciel, ou notre Mére nous attend.

5. Marie est couronnée au Ciel

Fruit du mystere : la persévérance et le bonheur éternel.

Marie est la Reine-Mére, toute proche et toute influente auprés du Roi. Sans
cesse elle intercéde pour nous, elle présente nos priéres au Seigneur enveloppées de
sa tendresse maternelle, a laquelle Jésus ne peut pas résister.

Marie nous invite a nous situer humblement en médiation les uns des autres,
surtout dans notre petite cellule familiale. Tout faire pour favoriser la communication,
la communion : car tous les liens sont précieux, indispensables. Les uns avec les
autres, les uns par les autres, le Seigneur veut nous sanctifier, nous conduire ensemble
vers la vie éternelle.

[conclusion]

Quelques mots pour conclure...

Marie est au Ciel, et en méme temps tellement proche de ce que nous vivons.
Pour nous attirer a sa suite, il n’y a pas d’autre secret que celui de la pricre. Pas
besoin d’apparitions, de signes extraordinaires : le chapelet nous suffit.

Quand a Lourdes ou ailleurs, on s’étonne devant les miracles que certains
recoivent, d’autres non, je fais remarquer ces deux faces du miracles qu’il ne faut pas
séparer. Oui, le Seigneur nous donne parfois des signes puissants de Son amour, au
travers d’une guérison, d’un soulagement. Et ces signes sont, pour tous ceux qui les
entourent, une preuve de la présence du Seigneur, de Son attention a nous. Mais il y a
I’autre face : ¢’est un signe pour tous ceux qui continuent de souffrir, de peiner — le
signe que Jésus est présent au sein méme de leur épreuve. C’est Lui qui porte en nous
notre croix. C’est cela, le grand miracle de Lourdes : tous les malades ne reviennent
pas moins malades, mais plus fort dans leur foi, dans leur confiance. Auprés de
Marie, ils ont percu que Jésus est 13, avec eux, dans le mystere de la Croix.

De la méme maniére, nous n’avons pas besoin que Marie nous apparaisse, de
maniere miraculeuse : par la priere du Rosaire, elle fait bien plus! Elle nous
accompagne, jusqu’a ce que tous les aspects de notre quotidien entrent dans le Oui au
Seigneur. Alors se réalisera le plus grand des miracles : notre sanctification. Alors
nous deviendrons ce saint tout a fait unique que Dieu a désiré, de toute éternité :
enfant de Marie, freére et sceur de Jésus, dans la grande famille des saints du Ciel.
Alors n’hésitons plus a prendre notre chapelet, chacun, et en famille ! C’est tellement
simple, et tellement efficace !

Accompagnés et soutenus par Marie, nous pouvons gotter des ici-bas la joie du
Ciel a laquelle nous sommes appelés, cette joie que ce monde ne connait pas, et que
personne ne pourra jamais nous enlever.

P. Jean-Sébastien +

12



